
Rpla Parola in cammino
Ester Abbattista

II domenica dopo Natale
Sir 24,1-2.8-12 (gr.); Sal 147; Ef 1,3-6.15-18; Gv 1,1-18

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 1 2026

TENDA  
DELLA SAPIENZA, 
TENDA  
DELLA PAROLA

Il soggetto centrale della prima lettu-
ra, tratta dal Libro del Siracide, di 
cui si è data una breve introduzione 

nel commento della scorsa domenica, è 
la Sapienza.

Questa Sapienza è una figura par-
ticolare che si fa strada in tutta la rive-
lazione biblica a partire dal libro dei 
Proverbi fino all’ultimo libro, in ordine 
cronologico, dell’Antico Testamento, 
presente però solo nella Bibbia catto-
lica e considerato invece apocrifo nella 
Bibbia ebraica e protestante, che porta 
proprio il titolo di «Sapienza».

Che cos’è questa figura così im-
portante da attraversare tutta la rivela-
zione biblica? È difficile dirlo, o meglio 
è difficile darne una definizione netta, 
dato che nello svolgersi della narrazio-
ne biblica essa acquisisce diverse sfu-
mature e attributi che la rendono da 
una parte «inafferrabile» e dall’altra 
affascinante.

Nel libro del Siracide, in partico-
lare, la Sapienza viene eguagliata alla 
Torah, anzi − come lo stesso autore 
scrive − «Tutto questo è il libro dell’al-
leanza del Dio altissimo, la Torah che 
Mosè ci ha prescritto, eredità per le 
assemblee di Giacobbe» (Sir 24,23). 
Sapienza e parola di Dio quindi si ri-
chiamano a vicenda, sono qualcosa di 
intrinsecamente connesso. Non è un 
caso infatti che proprio in questo c. 24 ai versetti 3-4, nella tra-
duzione CEI, si legge: «Io sono uscita dalla bocca dell’Altissimo e 
come nube ho ricoperto la terra. Io ho posto la mia dimora lassù, 
il mio trono era su una colonna di nubi».

La Sapienza, dunque, secondo la descrizione del Siracide, 
«esce» dalla «bocca» di Dio, è la sua Parola, una Parola che ricopre 
la terra ma che allo stesso tempo ha la sua dimora «presso Dio»: 
il suo «trono» è su una colonna di nubi. E a partire da questa sua 
realtà divina, perché «esce dalla bocca dell’Altissimo», e allo stesso 
tempo di mediazione, dato che «come una nube ricopre la terra», 
avviene un cambiamento: la Sapienza riceve un ordine: «Fissa la 
tenda in Giacobbe e prendi eredità in Israele, affonda le tue radici 
tra i miei eletti».

La Sapienza deve in un certo senso «scendere» su una precisa 
terra, in mezzo a un preciso popolo e qui, in mezzo a questa terra e a 

questo popolo, «fissare la tenda», abitare. Il testo poi prosegue con la 
Sapienza stessa che parla in prima persona descrivendo in un certo 
qual senso la sua «origine» del tutto particolare − «Prima dei secoli, 
fin dal principio, egli mi ha creata, per tutta l’eternità non verrò 
meno» − e l’esecuzione del comando ricevuto: «Nella tenda santa 
davanti a lui ho officiato e così mi sono stabilita in Sion. Nella città 
che egli ama mi ha fatto abitare e in Gerusalemme è il mio potere. 
Ho posto le radici in mezzo a un popolo glorioso, nella porzione del 
Signore è la mia eredità, nell’assemblea dei santi ho preso dimora».

La Sapienza, dunque, ha ora un luogo ben preciso dove «dimo-
rare», le sue radici «terrestri» sono in Israele, «nella città che egli 
[Dio] ama», e il luogo della sua dimora è in mezzo al suo popolo. 

Se teniamo in conto tutto questo, allora capiamo ancora di più 
la scelta che Giovanni ha fatto inizian-
do il suo Vangelo proprio con un inno 
dedicato alla «Parola». Una Parola 
che è «fin dal principio», che è «presso 
Dio» e che è Dio stesso. Una «Parola» 
non solo presente da sempre, ma che è 
il «mezzo» per cui tutto è stato creato: 
«Tutto è stato fatto per mezzo di lui 
e senza di lui nulla è stato fatto di ciò 
che esiste». E come non ricordare qui 
le dieci ricorrenze di «e Dio disse» che 
scandiscono il racconto della creazione 
di Gen 1? 

Una «Parola», poi, che è soffio vi-
tale, possibilità di vita: lo stesso «soffio» 
che il Signore inala nelle narici dell’es-
sere umano appena modellato con la 
polvere della terra: «Allora il Signore 
Dio plasmò l’uomo con polvere del 
suolo e soffiò nelle sue narici un alito di 
vita e l’uomo divenne un essere viven-
te» (Gen 2,7). 

Una «Parola», ancora, che diven-
ta «carne», mette le sue radici in una 
precisa terra, in un preciso e particola-
re popolo, Israele. E anche qui si ritro-
va l’eco del testo del Siracide, dato che 
Giovanni utilizza la stessa espressione 
«mettere la tenda» e metterla «in mez-
zo a noi», ovvero, dato che Giovanni 
era ebreo, in mezzo al suo popolo 
Israele. 

Ma la «Parola» fatta carne, con-
clude Giovanni, non è solo la manife-
stazione visibile della Sapienza, non è 
neanche la Sapienza stessa, è ancora 
qualcosa di più che dice continuità e, 
all’interno di questa continuità, novità: 
«Perché la Legge fu data per mezzo di 
Mosè, la grazia e la verità vennero per 
mezzo di Gesù Cristo».

Se la Torah è il dono di Dio al suo 
popolo, un dono che secondo la tradizione è stato dato per mezzo di 
Mosè − ovvero la Sapienza-Parola, secondo il Siracide −, ora a que-
sto dono se ne aggiunge un altro, non in sostituzione, ma a corona-
mento: «la grazia e la verità» per mezzo di quella stessa «Parola» che 
è Dio stesso, divenuta «carne», in un tempo, in un luogo, in un po-
polo perché Dio stesso possa rivelarsi, essere cioè visibile all’occhio e 
soprattutto al cuore umano: «Dio, nessuno lo ha mai visto: il Figlio 
unigenito, che è Dio ed è nel seno del Padre, è lui che lo ha rivelato». 

Tutto questo non poteva che essere espresso in poesia, e va com-
preso anche dal lettore di oggi come poesia, proprio perché la poesia 
evoca, richiama, allude e non ha la pretesa di definire, chiarire, stabi-
lire. Sforzi umani, questi, che risultano sempre inadeguati e persino 
a volte riduttivi. Dio è un poeta e come tutti i poeti mira a parlare al 
cuore delle persone così come dice il Salmo: «Nel segreto del cuore 
mi insegni la sapienza» (Sal 51,8).

William Blake, Mosé riceve la Legge, 1780 circa. New Haven (USA), Università di Yale.


